**Писарев Алексей Александрович, аспирант**

Алтайский государственный гуманитарно-педагогический университет

им. В.М. Шукшина

pisarevfortuna777@gmail.com

**СОЦИАЛЬНО-ПРАВОВОЕ ПОЛОЖЕНИЕ СЛУЖАЩИХ ДУХОВНЫХ КОНСИСТОРИЙ РОССИЙСКОЙ ИМПЕРИИ**

Аннотация: В первой половине XIX в. при каждой епархии Российской Империи действовали Духовные консистории – учреждения, занимающиеся развитием и контролем православной веры на подведомственной территории. Соответственно, требования к претенденту на вакантное место члена консистории были достаточно высокими. В данной статье приводятся сведения о социально-правовом положении таких служащих и их должностных обязанностях

Ключевые слова: Духовная консистория,

 Согласно толкованию Энциклопедического словаря, консистория (лат. consistorium) – место или помещение для собраний. Это учреждение представляло из себя церковный суд или совет, с теми или иными особенностями, зависящими от организационного устройства отдельных церквей [1]. Из истории следует, что изначально консисторией назывался тайный императорский совет в Древнем Риме, занимавшийся законодательными вопросами. Первые сведения о консистории, как о собрании кардиналов относятся к первой половине IX в. Однако, спустя два века она начинает заниматься всеми вопросами, касающимися веры, церковной дисциплины, разрешением текущих проблем внутренней и внешней политики Церковного государства. В XVIII в., на основании Указа Священного Синода от 15 июня 1742 г., понятие «Духовная консистория» заимствуется Российской Империей в качестве наименования органа церковно-административного управления, состоявшего из присутственных мест при епархиальном архиерее. Тем не менее, масштабное значение данные учреждения получили только в XIX в., когда достаточно часто начали пересматриваться вопросы судопроизводства по делам о преступлениях духовных лиц, а российское общество, ввиду социальных перемен, все более нуждалось в защите, потому как процветание нарушений среди духовной сферы приводило к явному подрыву государственных устоев. Поэтому перед имперскими властями встала кардинальная задача - разработать такой инструмент, используя который, можно было наиболее эффективно влиять на сознание народа без применения жестких воздействий. Подходящим институтом для ее решения оказалась Русская Православная Церковь, при помощи которой планировался необходимый контроль населения и соответствующая пропаганда.

 Важно подчеркнуть, что структура российского общества определяла две основные, преобладающие социокультурные составляющие – дворяне и крестьяне. Поэтому духовенство, обладая статусом полупривилегированного сословия, находилось между двумя этими подразделениями, выполняя роль если не связующего звена, то своеобразного заслона, препятствующего их столкновению. В условиях усиливающегося кризиса именно от служителей культа, их качественных и количественных характеристик в значительной степени зависела общественная стабилизация в стране. Для этой цели император Александр I издал Высочайший Указ для Святейшего Правительствующего Синода от 22 декабря 1823 г. с правилами для искоренения преступлений духовных лиц, а также порядком судопроизводства по данным делам [2].

Однако, для реализации проекта необходимостью служила должная подготовка самого духовенства, в том числе под соответствующим строгим контролем через специальные учреждения, которыми оказались консистории. Такие органы функционировали при каждой епархии под управлением архиепископа. Его обязанности, как председателя консистории, сводились к следующим полномочиям: проведение заседаний с обсуждением и подведением итогов деятельности, назначение новых священноцерковнослужителей, оказание помощи представителям консисторий других епархий, написание рекомендаций своим подчиненным, решение административных вопросов.

Следует особо подчеркнуть, что светская власти, как в центре, так и на местах вкладывала весьма значительные средства в финансирование Духовных консисторий. Этот фактор был вполне очевиден – эффективная деятельность по выработке морального облика духовенства требовала достаточно высоких затрат для получения надлежащего результата, который ожидало увидеть государство. Из такого аргумента следует, что постоянное обеспечение духовных консисторий необходимыми денежными средствами и контролем со стороны правительства, ставило их в еще большую зависимость от светских властей. Для этой цели были разработаны специальные законодательные документы – Устав Духовных консисторий, на основании Положений которого осуществлялась процедура приема служащих консистории и дальнейшая их деятельность. Следовательно, можно обратить внимание на важную особенность кадрового состава Духовных консисторий, в штате которых находились как представители от духовенства, так и от мирян [3]. Количество членов духовных консисторий определялось в соответствии с размером территории епархии, насчитывающей не менее 5 мирян и не более 10 священнослужителей, в среднем от 12 до 20 человек. При этом, требования к ним для зачисления в консисторию были достаточно высокими: претендовать могли только служители городских приходов, возрастом не старше 53 лет, не ниже чина протоиерея, со сроком службы в одном приходе не менее 10 лет. В то же время, обязательным пунктом предусматривались наличие духовных, либо светских наград, положительная рекомендация от архиепископа, справка о способностях и поведении. В их обязанность входили: прием и обсуждение жалоб на священноцерковнослужителей, назначение следователей для разбирательства дел, рассмотрение различных отчетов о проделанной работе, проведение выборов в приходы на должность церковного старосты, принятие приговоров, составление отчетов о своей индивидуальной деятельности как члена консистории [4].

Требования к светским лицам несколько различались по сравнению с духовенством и сводились к менее жестким: обязательное православное исповедование и дворянское звание, возрастом не менее 49 лет. Также строго рассматривались данные по поводу отношения к военной службе, семейным обязанностям, непорочностью перед законом, характеристика с последнего места работы. Светские чиновники при Духовных консисториях занимали должности секретаря, помощника секретаря, столоначальника, архивариуса приходно-расходных книг, регистратора, канцеляриста и подканцеляриста (бывшее звание приказного служителя). В их обязанности входили: ведение делопроизводственной документации, учет доходов и расходов организации, участие в разбирательстве дел и ревизии приговоров, сбор необходимых данных о священноцерковнослужителях, подача рапортов о приеме в духовное ведомство для принятия окончательного решения архиепископом. Секретарь с помощником фиксировали протоколы заседаний консистории, которые проходили поквартально с обсуждением о проделанной работе [5]. Поскольку служба в консистории способствовала не только существенному жалованию, но быстрой карьере и увеличению размера пенсионного обеспечения при увольнении, то такое обстоятельство проявляло высокую заинтересованность для улучшения материального и должностного положения по сравнению с канцелярскими служащими других ведомств. Претенденты зачислялись на службу с двухмесячным испытательным сроком, по истечении которого следовал отказ, либо утверждение в должности постоянного члена Духовной консистории. После поступления на службу в консисторию служащий, по истечении каждого пятилетнего срока, проходил аттестацию с целью проверки служебных способностей, для награды и повышения в чине. Такая процедура осуществлялась в два этапа: вначале следовала сдача определенных экзаменов (диктант, Закон Божий, арифметика, география), после чего проводилась личная беседа одним из более авторитетных членов консистории. После завершения аттестации архиепископ подавал списки членов, успешно прошедших испытания, в Святейший Синод [6].

Таким образом, становится очевидным, что институт Духовных консисторий являлся достаточно разветвленной организацией, по многим параметрам не отличавшейся от светских органов власти, представляя из себя одно из наиболее важных сословных учреждений Российской Империи.

 Список литературы

1. Католическая энциклопедия. EdwART. 2011. URL: <http://dic.academic.ru> (дата обращения: 23.12.2019).

2. Матвеева Е.С. Особенности церковного судопроизводства по делам о преступлениях, совершаемых духовными лицами в России в первой половине XIX века. // Вестник государственного и муниципального управления. – Москва: Изд-во РАНХ РФ. - №4. - 2012. – С. 49 – 55.

3. Ливанов Ф.В. Устав духовных консисторий: первый полный с объяснениями сборник действующих по Духовному ведомству узаконений. - СПб.: Тип. М. Хана¸1871. – С. 134 – 135.

4. Устав Духовных консисторий. - СПб.: Синодальная типография, 1883. – С. 46 – 68.

5. Устав Духовных консисторий. - СПб.: Синодальная типография, 1883. – С. 89 – 93.

6. Устав Духовных консисторий. - СПб.: Синодальная типография, 1883. – С. 115 – 122.

1. Секция 2. Гуманитарные науки *(философия, социология и психология, история и культурология)*.

2. Писарев Алексей Александрович

3. Алтайский государственный гуманитарно-педагогический университет им. В.М. Шукшина, аспирант

4. 634027, г. Томск, ул. Ленская, д. 31, кв. 477

5. pisarevfortuna777@gmail.com

6. Заочное участие

7. Необходимость резервирования места в гостинице - нет

8. Техника, необходимая для представления доклада - нет